
Michel Foucault 
o GOVERNO DE SI E DOS OUTROS 

I 

r ---



• 

Michel Foucault 

o Governo de Si e dos Outros 

Curso no Com:ge de France 
(1982-1983 ) 

Edição estabelecida por Frédéric Gros 
sob a direção de François Ewald e Alessandro Fontana 

Tradução 
EDUARDO BRANDÃO 

wmjmartinsfontes 
SÃO PAULO 2010 



, 

.!. 

AULA DE 12 DE JANEIRO DE 1983 
Primeira hora 

Recapitulações de método. - Detenninação do lema de estudo do ano. - Parre­
sía e cultura de si. - O Tratado das paixões de Galeno. - A parresía: dificuldade 
de precisar a noção; referências bibliográficas. - Uma noção duradoura, plu­
ral, ambígua. - Platão diante do tirano de Siracusa: uma cena exemplar de 
parresía. - O eco de Édipo. Parresía versus demonstração/ensino/discussão. -
O elemento do risco. 

Da última vez eu lembrei brevemente a vocês qual era o projeto ge­
ral, a saber: procurar analisar o que podemos chamar de focos ou ma­
trizes de experiência, como a loucura, a criminalidade, a sexualidade, e 
analisá-las segundo a correlação dos três eixos que constituem essas ex­
periências, isto é: o eixo da formação dos saberes, o eixo da normativi­
dade dos comportamentos e, enfim, o eixo da constituição dos modos de 
ser do sujeito. Também procurei indicar a vocês quais os deslocamentos 
teóricos que esse gênero de análise implicava, uma vez que se tratava de 
estudar a formação dos saberes, a normatividade dos comportamentos e 
os modos de ser do sujeito em sua correlação. De fato, parece-me que a 
análise da formação dos saberes, uma vez que procuramos desenhá-la 
nessa perspectiva, deve ser feita não tanto como a história do desenvol­
vimento dos conhecimentos, mas a partir e do ponto de vista da análise 
das práticas discursivas e da história das formas de veridicção. Essa pas­
sagem, esse deslocamento do desenvolvimento dos conhecimentos para 
a análise das formas de veridicção constituiu um primeiro deslocamento 
teórico que era necessário operar. O segundo deslocamento teórico a ope­
rar é o que consiste, quando se trata de analisar a normatividade dos com­
portamentos, em se desprender do que seria uma Teoria Geral do Poder 
(com todas as maiúsculas) ou das explicações pela Dominação em ge­
ral, e em tentar fazer valer a história e a análise dos procedimentos e das 
tecnologias de govemarnentalidade. Enfim, o terceiro deslocamento que 
se trata, creio eu, de realizar é o que consiste em passar de uma teoria do 

Instituto de Psicologia· UFRGS 
--._- Bihlinh'cl" 



f , 
• 

I 

42 o governo de si e dos outros 

sujeito a partir da qual se procuraria destacar, em sua historicidade, os di­
ferentes modos de ser da subjetividade, à análise das modalidades e téc­
nicas da relação consigo, ou ainda à história dessa pragmática do sujeito 
em suas diferentes formas, de que procurei, no ano passado, dar a vocês 
alguns exemplos. Logo: análise das formas de veridicção; análise dos 
procedimentos de governamentalidade; análise da pragmática do sujeito 
e das técnicas do si. Eis pois os três deslocamentos que esbocei. 

E indiquei a vocês que este ano eu queria retomar algumas das ques­
tões que haviam sido deixadas em suspenso nesse percurso, insistindo 
precisamente em alguns aspectos, algumas questões que marcam melhor 
a correlação desses três eixos. Eu tinha me consagrado, vamos dizer, 
principahnente a estudar sucessivamente cada um destes três eixos: o da 
formação dos saberes e das práticas de veridicção; o da normatividade 
dos comportamentos e da tecnologia do poder; enfim, o da constituição 
dos modos de ser do sujeito a partir das práticas de si. Gostaria agora de 
tentar ver como se pode estabelecer, como se estabelece efetivamente, a 
correlação deles e tentar apreender alguns pontos, alguns elementos, al­
gumas noções e algumas práticas que assinalam essa correlação e mos­
tram como efetivamente ela pode ser levada a cabo. E, [ ... ] ao colocar a 
questão do governo de si e dos outros, gostaria de procurar ver como o 
dizer-a-verdade*, a obrigação e a possibilidade de dizer a verdade nos 
procedimentos de governo podem mostrar de que modo o indivíduo se 
constitui como sujeito na relação consigo e na relação com os outros. O 
dizer-a-verdade, nos procedimentos de governo e na constituição de [um] 
indivíduo como sujeito para si mesmo e para os outros: é um pouco dis­
so que eu gostaria de lhes falar este ano. E portanto o curso deste ano 
será sem dúvida um pouco descontínuo. Enfim, gostaria de tentar estu­
dar alguns aspectos desse problema geral, tomando algumas noções e 
algumas práticas particulares. 

Então, o primeiro domínio, o primeiro dossiê que eu gostaria de es­
tudar é o que havíamos encontrado ano passado, a propósito da direção 
de consciência e das práticas de si na Antiguidade dos séculos I e 11 da 
nossa era. E, como vocês se lembram, havíamos encontrado essa noção 
interessantíssima que é a noção de parresía' [ ... **]. Um dos significa­
dos originais da palavra grega parresía é o "dizer tudo", mas na verdade 
ela é traduzida, com muito mais frequência, por fala franca, liberdade de 
palavra, etc. Essa noção de parresía, que era importante nas práticas da 

* o dizer-a-verdade é a tradução aqui adotada para o que Foucault chama de le dire-vrai. 
[N. do T.] 

** M.F.: vocês preferem que eu escreva na lousa? [ouvem-se rangidos de giz]. 



, 

I. 

Aula de 12 dejaneiro de 1983 43 

direção de consciência, era, como vocês se lembram, uma noção rica, 
ambígua, dificil, na medida em que, em particular, designava uma virtu­
de, uma qualidade (há pessoas que têm a parresía e outras que não têm 
a parresía); é um dever também (é preciso, efetivamente, sobretudo em 
alguns casos e situações, poder dar prova de parresía); e enfim é uma 
técnica, é um procedimento: há pessoas que sabem se servir da parresía 
e outras que não sabem se servir da parresía. E essa virtude, esse dever, 
essa técnica devem caracterizar, entre outras coisas e antes de mais nada, 
o homem que tem o encargo de quê? Pois bem, de dirigir os outros, em 
particular de dirigir os outros em seu esforço, em sua tentativa de cons­
tituir uma relação consigo mesmos que seja uma relação adequada. Em 
outras palavras, a parresía é uma virtude, dever e técnica que devemos en­
contrar naquele que dirige a consciência dos outros e os ajuda a constituir 
sua relação consigo. Vocês se lembram que ano passado vimos como, na 
Antiguidade, desde a época clássica até a Antiguidade tardia, em parti­
cular nos dois primeiros séculos da nossa era, houve um desenvolvimen­
to de uma certa cultura de si que adquirira naquele momento tais dimen­
sões que se podia falar de uma verdadeira era dourada da cultura de si2. 

E nessa cultura de si, nessa relação consigo, viu-se desenvolver toda uma 
técnica e toda uma arte que se aprendem e se exercem. Viu-se que essa 
arte de si necessita de uma relação com o outro. Em outras palavras: não 
se pode cuidar de si mesmo, se preocupar consigo mesmo sem ter rela­
ção com outro. E o papel desse outro é precisamente dizer a verdade, dizer 
toda a verdade, ou em todo caso dizer toda a verdade necessária, e dizê-la 
de uma certa forma que é precisamente a parresía, que mais uma vez é 
traduzida pela fala franca. 

Talvez vocês se lembrem mais particularmente, nessa temática geral, 
de um texto em que nos detivemos um pouco: o texto de Galeno no Tra­
tado das paixõesl, que é muito interessante e no qual vimos primeiro a 
velha, a antiga, a tradicional temática, ou antes, a dupla temática do cui­
dado de si e do conhecimento de si: a obrigação para todo indivíduo de 
se preocupar consigo mesmo, imediatamente ligada, como sua condição, 
ao conhecimento de si. Ninguém pode cuidar de si sem se conhecer. O 
que nos tinha posto na pista de uma coisa interessante, que era que o tal 
princípio, para nós tão fundamental, do gnôlhi seautôn (do conhecimento 
de si) repousa em e é um elemento do que é fundamentalmente o princí­
pio mais geral, a saber: cuidar de si mesm04. Nesse texto de Galeno, ha­
víamos encontrado também a ideia de que, quando se cuida de si, só é 
possível fazê-lo de maneira contínua e permanente. Não, como no Alci­
bíades de Platão, no momento em que o adolescente vai entrar na vida 



• 

l 

44 o governo de si e dos outros 

pública e se encarregar da cidade, mas é ao longo da sua existência, desde 
a juventude à consumação da velhice, que o homem deve cuidar de si mes­
mos. Nesse mesmo texto de Galeno, vimos portanto que esse cuidado 
de si, que deve ser desenvolvido e exercido penosamente, continuamen­
te ao longo da vida inteira, não pode prescindir do trabalho do juízo dos 
outros. Os que querem prescindir do juízo dos outros na opinião que se 
formam de si mesmos, esses, diz Galeno, frequentemente caem. Frase 
que será, num contexto totalmente diferente, retomada tantas vezes na 
espiritualidade cristã: os que prescindem da direção dos outros caem 
como folhas no outon06, dirá a espiritualidade cristã. Pois bem, Galeno já 
dizia: quando prescindimos do juízo dos outros pela opinião que temos 
de nós mesmos, caímos frequentemente. Em compensação, diz Galeno, 
raramente se enganam os que se remetem a outros no que concerne à 
constatação do seu próprio valor. 

E, a partir desse princípio, Galeno dizia que era necessário, eviden­
temente, se dirigir a alguém para ajudar a si mesmo nessa constituição da 
opinião que se tem de si mesmo e no estabelecimento de uma relação ade­
quada a si. Necessidade de se dirigir a outro. E qual seria esse outro? Ha­
via aí um dos elementos de surpresa do texto: que esse alguém a quem 
se deve recorrer, Galeno, como vocês se lembram, não apresentava 
como um técnico - seja um técnico da medicina do corpo ou um técnico 
da medicina das almas, seja um médico ou um filósofo. Não, tratava-se 
segundo o texto de Galeno de se dirigir a um homem, contanto que com 
idade suficiente, com reputação suficientemente boa e, além disso, do­
tado de certa qualidade. Essa qualidade era a parresía, isto é, a fala fran­
. ca. Um homem de idade, um homem de boa reputação e um homem de 
parresía: esses eram os três critérios, necessários e suficientes, para 
constituir e caracterizar aquele de que necessitamos para se relacionar 
conosco. Temos portanto, vamos dizer, toda uma estrutura, todo um pa­
cote de noções e de temas importantes: cuidado de si, conhecimento de 
si, arte e exercício de si, relação com o outro, governo pelo outro e di­
zer-a-verdade, obrigação desse outro de dizer a verdade. Com a noção de 

I parresía, temos, como vocês veem, uma noção que está na encruzilhada 
. da obrigação de dizer a verdade, dos procedimentos e técnicas de gover­

namentalidade e da constituição da relação consigo. O dizer-a-verdade 
do outro, como elemento essencial do governo que ele exerce sobre nós, 
e uma das condições essenciais para que possamos formar a relação ade­
quada conosco mesmos, que nos proporcionará a virtude e a felicidade. 

Eis o que era, podemos dizer, essa temática geral que encontráva­
mos em Galeno, no século 11 da nossa era. Então é isso que eu gostaria 



, 

J.. 

Aula de 12 dejaneiro de 1983 45 

de utilizar como ponto de partida, observando desde já que essa noção 
de parresía, que encontramos aí portanto, nesse texto e nos textos aná­
logos consagrados à direção individual de consciência, extravasa larga­
mente o uso e o sentido que foram identificados assim. Digamos que 
essa noção é um pouco uma noção aranha-, uma noção aranha que foi 
muito pouco estudada, devemos dizer. Primeiro porque, [muito embora 
os] próprios antigos se refiram com frequência a ela (veremos toda a sé­
rie de textos em que é tratada essa parresía, e a série que utilizarei está 
longe de ser exaustiva, claro), não há no entanto, ou só muito pouco, re­
flexão direta sobre essa noção de parresía. É uma noção utilizada, é uma' 
noção mencionada, não é uma noção diretamente refletida e tematizada 
como tal. Praticamente, entre os textos que chegaram até nós, só há um 
texto - e ainda assim em estado fragmentário - que é efetivamente um tra­
tado consagrado à parresía. E esse tratado é o mais importante dos epi­
curistas nos primeiros séculos da nossa era. É o tratado de Filodemo, de 
que temos restos publicados e que vocês podem encontrar, sem tradução 
por sinal, no texto grego apenas, na coleção Teubner'. Fora disso, não pos­
suímos reflexão direta dos próprios antigos sobre essa noção de parresía. 
E, por outro lado, é uma noção que, podemos dizer, não se integra de 
maneira facilmente identificável e localizável dentro deste ou daquele 
sistema conceitual ou doutrina filosófica. É um tema que corre de um 
sistema a outro, de uma doutrina a outra, de tal sorte que é muito dificil 
definir com exatidão seu sentido e identificar sua economia exata. 

Questão bibliográfica sobre essa noção de parresía. Fora, é claro, o 
texto de Filodemo, não há grande coisa, em todo caso só conheço: pri­
meiro, na Real Encyclopiidie (a Pauly/Wissowa)', um verbete consagra­
do à parresía, que foi escrito há bastante tempo (em 1938-39), justo an­
tes da guerra, creio, por Philippson9• Segundo, um livro importante 
escrito na Itália por Scarpat, que data de 196410, em que vocês encontram 
um desenrolar interessante, cuidadoso, dessa noção de parresía, com 
uma elisão curiosíssima de todos os significados, valores e usos dessa 
noção precisamente para a direção individual. Tudo o que diz respeito 
ao uso político da noção, tudo o que diz respeito também a seu uso reli­
gioso é bem feito; em compensação, [a obra é] totalmente lacunar quan­
to à direção de consciência individual. Enfim, vocês encontram nas atas 
do VIII Congresso da Associação Guillaume Budé, datado de 1968, um 
artigo em francês consagrado precisamente a Filodemo e a seu tratado 
sobre a parresía, escrito por Marcello Gigante". 

* A noção que estende seus fios em todos os sentidos, que abrange vários domínios. 
[N.doT.] 



• 

:1 
" 

46 o governo de si e dos outros 

o que, do meu ponto de vista, merece reter a atenção nessa noção 
de parresía é, em primeiro lugar - vou dizer coisas muito elementares -, 
a longuíssima duração dessa noção, seu longuíssimo uso no decorrer de 
toda a Antiguidade, pois dessa noção de parresía - voltaremos evidente­
mente em mais detalhes a ela, hoje e da próxima vez - vocês encontra­
rão o uso já bem instaurado, bem definido, em grandes textos clássicos, 
seja de Platão, seja de Eurípides, e depois através de toda uma série de 
outros textos (Isócrates, Demóstenes, Políbio, Filodemo, Plutarco, Mar­
co Aurélio, Máximo de Tiro, Luciano, etc.); depois vocês vão encontrar 
novamente essa noção no finzinho da Antiguidade, na espiritualidade 
cristã, por exemplo, em são João Crisóstomo, em suas Cartas a Olím­
pia l2 , na Carta do exílio l3 ou em Da providência de Deus l4 ; em Doroteu 
de Gaza l ' também, vocês encontram um uso muito importante, muito 
rico e, até certo ponto, muito novo dessa noção de parresía. E nos textos 
latinos, se bem que a própria tradução do termo parresía seja um tanto 
incerta, não totalmente definida, vocês também encontram o tema, cla­
ro. Encontram-no em Sênecal6, encontram nos historiadores, claro, en­
contram também nos teóricos da retórica, como Quintiliano17. E então 
várias traduções, com uma série de palavras como licentia, libertas, 
oratio libera, etc. Logo, duração muito grande da noção. 

Em segundo lugar, pluralidade dos registros nos quais vocês encon­
tram essa noção, já que, mais uma vez, foi possível identificá-la bem 
claramente, muito bem definida na prática da direção individual, mas é 
utilizada também no campo político. E ela tem, aí também, toda uma plu­
ralidade de significações interessantes e que evoluirão consideravelmen­
te desde a democracia ateniense até o Império romano. E - vai ser uma 
das coisas que vou procurar estudar nas próximas aulas -, ela é utilizada 
nos confins do que poderíamos chamar de direção individual com o 
campo político, mais precisamente em torno do problema da alma do 
Príncipe: como se deve dirigir a alma do Príncipe e qual a forma de dis­
curso necessária, ao mesmo tempo, para que o Príncipe, como indivíduo, 
constitua consigo mesmo uma relação adequada que garanta sua virtude 
e, também, de maneira que, com isso e com esse ensinamento, se faça do 
Príncipe um indivíduo moralmente válido, um governante que se encar­
regue e cuide não só de si próprio mas também dos outros? Qual é por­
tanto o tipo de discurso tal que faça o Príncipe poder se encarregar de si 
mesmo, cuidar de si mesmo e se encarregar também daqueles a quem 
governa? Como governar o Príncipe de maneira que ele possa governar 
a si mesmo e aos outros? Esse vai ser um dos pontos sobre os quais eu 
gostaria de insistir. E, depois, vocês encontram também essa noção no 

L ____________________________________ _ 



, 

r 

1. 

Aula de 12 de janeiro de 1983 47 

campo da experiência e na temática religiosas, onde temos uma curiosís­
sima e interessantíssima mudança, deslizamento, enfim inversão quase 
que de um polo a outro dessa noção de parresía, já que no ponto de par­
tida nós a encontramos com o sentido de obrigação, para o mestre, de 
dizer toda a verdade que tem de ser dita ao discípulo; e, depois, vocês 
vão encontrar a noção da possibilidade, para o discípulo, de dizer tudo 
por conta própria ao mestre. Ou seja, vai se passar de um sentido da no­
ção de parresía, que a situa como obrigação do mestre de dizer o que é 
verdade para o discípulo, ao de obrigação para o discípulo de dizer por 
conta própria o que é real ao mestre. 

Uma terceira razão, enfim, que faz a riqueza dessa noção é que, 
qualquer que seja [a sua] valorização geral e constante (eu disse a vocês: 
é uma virtude, é uma qualidade), na realidade há muita ambiguidade gi­
rando em tomo dessa noção, e sua valorização não era nem totalmente 
constante nem totalmente homogênea. Veremos, por exemplo, que a 
parresía cínica, a fala franca cínica está longe de ser uma noção, um va­
lor absolutamente unívocos. E, na própria espiritualidade cristã, vere­
mos que a parresía também pode perfeitamente ter o sentido de indis­
crição, indiscrição com a qual se fala de tudo a propósito de si mesmo. 

Tudo isso deve parecer ao mesmo tempo abstrato, impreciso, con­
fuso e incerto para vocês. Vamos tentar então, se vocês quiserem, avan­
çar um pouco e ser mais precisos. Não gostaria de refazer agora passo a 
passo a história dessa noção. Vou usar, vamos dizer, um texto mediano, 
um caso mediano, um exemplo mediano de parresía, que se situa, na 
história, precisamente quase a meio caminho entre a idade clássica e a 
grande espiritualidade cristã dos séculos IV-V, onde, no interior de um 
campo de filosofia ao mesmo tempo tradicional mas não muito bem de­
finida, vamos ver em ação essa noção de parresía. Vale dizer que, evi­
dentemente, é num texto de Plutarco, autor mediano em todos os sen­
tidos do termo, que vou pegar esse exemplo da parresía. Bem, há um 
grande número de textos de Plutarco, voltaremos a isso daqui a pouco, 
dedicados, [ou antes] que fazem uso dessa noção de parresía, já que 
também nesse caso ela é muito raramente meditada em si mesma. Esse 
texto de Plutarco vocês vão encontrar nas Vidas paralelas, na "Vida de 
Dion", no parágrafo V, paginação 960a. Bom, vocês sabem mais ou me­
nos quem é Dion: Dion é irmão de Aristomaca. Mas vocês sem dúvida 
não sabem quem era Aristomaca. Aristomaca era uma das duas esposas 
oficiais de Dionísio, tirano de Siracusa. Dionísio tinha duas esposas. Uma 
era Aristomaca, e o irmão mais moço de Aristomaca se chamava Dion. E 
Dion - que vai ter uma importância considerável na vida de Siracusa, 



• 
48 o governo de si e dos outros 

em relação a Dionísio, o Velho, e sobretudo em relação a Dionísio, o 
Moço -, é esse Dion que vai ser discípulo, correspondente, avalista, fia­
dor, anfitrião de Platão, quando Platão for para a Sicília. E é através dele 
que se dá a relação real, efetiva de Platão com a vida política de Siracusa 
e com a tirania de Dionísio. 

Então, nesse texto consagrado a Dion, Plutarco lembra que Dion, jo­
vem irmão de Aristomaca, era um rapaz dotado de belíssimas qualida­
des: a grandeza de alma, a coragem e a capacidade de aprender l8 . No 
entanto, cheio de vida, jovem que era da corte de um tirano como Dioní­
sio, pois bem, ele havia sido habituado pouco a pouco ao temor, à 
"servidão" e aos prazeres. E, por causa disso, era "cheio de preconceitos", 
quer dizer que - isso em referência evidente a temas estoicos ou estoici­
zantes - a própria qualidade da sua natureza não havia sido comprome­
tida, mas algumas opiniões falsas tinham se depositado na sua alma, até 
o dia em que o acaso - um "gênio" benevolente, diz Plutarco l9 - fez Pla­
tão aportar na costa da Sicília. É aí que Dion conhece Platão, segue seu 
ensino e aproveita as lições que o mestre lhe dá. Nesse momento sua 
verdadeira e boa natureza reaparece e, diz ele - é aí que se abordam as 
coisas -, "na candura juvenil da sua alma", Dion esperava que Dionísio 
(seu tio, o tirano), "sob a influência das mesmas lições" que ele havia re­
cebido, experimentasse "os mesmos sentimentos" que ele e "se deixasse 
ganhar facilmente para o bem. Em seu entusiasmo, portanto, ele fez 
tudo para que Dionísio entrasse em relação com Platão e escutasse suas 
lições"2 •. Agora estão em cena Platão, Dion e Dionísio. "Tendo a conver­
sa se entabulado entre eles, o fundo da discussão centrou-se na virtude, 
mas principalmente na coragem. Platão mostrou que os tiranos eram no 
mínimo corajosos; depois, afastando-se desse tema, estendeu-se sobre a 
justiça e fez ver que a vida dos justos era feliz e a dos injustos, infeliz 
[portanto, lição sobre a virtude e os diferentes elementos, os diferentes 
componentes da virtude, as diferentes formas de virtude: coragem, jus­
tiça; M.F.]. O tirano não põde suportar essas palavras [sobre o fato de 
que a vida dos justos era feliz e a dos injustos, infeliz; M.F.] que julgou 
dirigidas contra ele e não escondeu seu descontentamento de ver os pre­
sentes acolherem com admiração o discurso do grande homem, que os 
encantava. Afinal, no auge da cólera e da exasperação, Dionísio pergun­
tou a Platão: "O que você veio fazer na Sicília?" Platão respondeu: 
"Procurar um homem de bem." O tirano repetiu: "Pelos deuses, é evidente 
que você ainda não o encontrou!" Dion pensou que a cólera de Dionísio 
parasse aí; e mandou Platão, que estava com pressa de ir embora, numa 
triera que levava Pólis de Esparta de volta para a Grécia. Mas Dionísio 



, 

1. 

Aula de 12 de janeiro de J 983 49 

pediu em segredo a Pólis que matasse Platão, se possível durante a tra­
vessia; senão, que pelo menos o vendesse. "Isso não fará mal a ele", di­
zia, "como justo, ele será igualmente feliz, mesmo sendo escravo." Pólis 
então, conta-se, tratou de ir vender Platão em Egina, porque havia uma 
guerra entre Egina e Atenas, e um decreto dos eginenses dizia que todo 
ateniense pego no território deles seria vendido. Esses incidentes não 
diminuíram a consideração e a confiança de que Dion gozava junto a 
Dionísio. Ele foi encarregado das mais altas missões. Enviado a Carta­
go, conquistou aí uma admiração extraordinária. Ele era praticamente o 
único cuja parresía o tirano suportava e a quem deixava dizer ousada­
mente o que lhe vinha à mente. Atesta isso a discussão que tiveram a 
propósito de Gelon [Gelon era um siracusano que havia exercido o po­
der antes de Dionísio; M.F.]. Um dia, parece, Dionísio criticava o gover­
no de Gelon, que chamava de riso da Sicília [na verdade, é um jogo de 
palavras: em grego, rir é gelan, por conseguinte Gelon: Gelônlgelan; 
então Dionísio fazia brincadeiras bestas com o nome de Gelon e dizia 
que ele era motivo de risadas da Sicília; M.F.]; e, como os cortesãos fin­
giam admirar esse jogo de palavras, Dion foi o único a mostrar sua desa­
provação. "Apesar de tudo", diz ele, "você é tirano graças a Gelon, que 
inspirava uma confiança de que você tirou proveito; mas, depois de ver 
você em ação, ninguém terá mais confiança em ninguém" [e Plutarco 
comenta essa declaração parresiástica de Dion a Dionísio; M.F.]. "Por­
que, de fato, é evidente que Gelon fez de uma cidade governada por um 
monarca o mais belo dos espetáculos e Dionísio, o mais horroroso."2l 
Pois bem, a meu ver temos aí uma cena de certo modo exemplar do que é 
a parresía. Um homem se ergue diante de um tirano e lhe diz a verdade. 

Enfim, é preciso examinar as coisas mais de perto. Vocês estão ven­
do, primeiro, que a cena é de certo modo duplicada. Há dois indivíduos 
que, sucessivamente, dão prova de parresía. Primeiro, Platão. Platão, 
dando a sua grande lição clássica e famosa sobre o que é a virtude, sobre 
o que é a coragem, sobre o que é a justiça, a relação entre justiça e feli­
cidade, fala a verdade. Diz a verdade. Ele a diz em sua lição e também 
nessa réplica viva que dirige a Dionísio quando Dionísio, irritado com 
suas lições, lhe pergunta o que veio fazer na Sicília: vim procurar um ho­
mem de bem (dando portanto a entender que Dionísio não é esse homem 
de bem). Vocês estão vendo que a palavra parresía não é empregada a 
propósito de Platão, embora estejamos numa espécie de cena matricial 
da parresía. E, segundo elemento, segundo momento da cena - ou antes, 
prolongamento dessa cena -, Dion, discípulo de Platão, aparece depois 
da partida de Platão e da punição de Platão como aquele que, a despeito 



• 

l 

50 o governo de si e dos outros 

dessa punição e desse castigo tão visível e espetacular, continua a dizer 
a verdade. Ele diz a verdade e está, em relação a Dionísio, numa situação 
um pouco diferente da de Platão. Ele não é o professor que ensina. Ele é 
aquele que, ao lado de Dionísio, como seu cortesão, como seu próximo, 
como seu cunhado, se encarrega de lhe dizer a verdade, de lhe dar opi­
niões e, eventualmente, replicar quando o tirano diz coisas que são fal­
sas ou despropositadas. É a propósito de Dionísio que a palavra parresía 
é efetivamente pronunciada: Dion é, ao lado de Dionísio e depois da 
grande lição de Platão, aquele que utiliza a parresía. Ele é o parresiasta, 
ele é o verídico. Dion, o verídico. * 

Eu gostaría - porque a ideia acabou me ocorrendo tarde (mais exa­
tamente, cedo: esta manhã) - de aproximar essa cena de outra em que os 
personagens são bem semelhantes, pois se trata de um tirano (tjrannos), 
do irmão da sua mulher e daquele que diz a verdade. Não sei até que 
ponto não sería o caso de analisar um pouco mais de perto a analogia de 
estrutura entre essas duas cenas. Vocês conhecem bem essa cena em que 
o cunhado do tirano vem lhe dizer a verdade, em que o tirano não quer 
ouvir a verdade, em que o tirano diz ao cunhado: na realidade, se você 
quer me dizer a verdade não é, de forma alguma, por uma boa razão, é 
porque você quer tomar o meu lugar. A que o cunhado responde: nada 
disso, apenas entenda meu caso, pense primeiro nisto: "Crês que al­
guém preferiria reinar entre temores a dormir tranquilo tendo o mesmo 
poder? No que me diz respeito, não nasci com o desejo de ser rei, mas 
sim com o de viver como um rei. E o mesmo se dá com qualquer outra 
pessoa capaz de raciocinar. Hoje obtenho tudo de ti sem nenhum temor: 
se fosse eu a reinar, quantas coisas teria de fazer contra a minha vonta­
de! Como então eu poderia achar o trono preferível a um poder, a uma 
autoridade que não me causa nenhuma preocupação? Eu não engano a 
mim mesmo a ponto de desejar outra coisa além das honrarias acompa­
nhadas de proveito. Hoje todos me cumprimentam e me acolhem com ca­
rinho. Hoje quem necessita de ti vem me ver em casa, pois com isso acre­
dita obter tudo. E eu trocaria isto por aquilo? Não, uma mente sensata 
não se tomaria tão insensata. Não sou portanto amigo dessa ide ia, nem 
jamais suportaría a companhia de quem o fosse."22 Portanto ele diz: não 
se preocupe, você me acusa de querer tomar o seu lugar dizendo que vá 
procurar a verdade. Não quero de modo algum seu lugar, estou bem onde 

* O manuscrito prolonga assim a análise dessa cena: "cena com dois componentes: o com­
ponente filosófico que instrui as almas e lhes diz a verdade; o componente político com o so­
berano no meio da corte; esses dois componentes se juntam na discussão tradicional; sobre 
tirania/felicidade/justiça". 



, r 
I 
! 

Aula de 12 de janeiro de 1983 51 

estou, nessa situação de privilegiado, de um dos primeiros da cidade, a 
seu lado. Não exerço o poder, mas simplesmente a autoridade, a autori­
dade tradicional. Quanto a você, vá primeiro a Pito e pergunte se eu rela­
tei exatamente o oráculo. Vá buscar a verdade você mesmo. Eu a disse a 
você, quando vim de Pito. Se você não acredita em mim, vá você mesmo. 
É Creonte se dirigindo a Édipo, claro. Pois bem, aí, até certo ponto e do 
mesmo modo, temos uma situação de certa maneira típica, exemplar do 
tirano que exerce o poder, que o exercício do poder cega e a quem um 
outro, por acaso seu cunhado (o irmão da sua mulher), vem dizer a ver­
dade. Ele vem dizer a verdade e o tirano, justamente, não a ouve. Pois 
bem, encontramos no texto de Plutarco essa cena edipiana com os pa­
péis distribuídos mais ou menos da mesma maneira. 

Agora tentemos ver um pouco O que é essa parresía que age nesse 
texto de Plutarco. Como vamos caracterizar a parresía? Bom, talvez me 
demore um pouco, mas vocês vão me perdoar porque eu gostaria que as 
coisas ficassem bem claras. Quando se trata de definir o que é a parre­
sía, é preciso ser prudente e andar passo a passo. O que faz que Plutarco 
possa dizer que Dion pratica a parresía? Ele pratica a parresía, como 
Platão, aliás, ainda que isso não seja dito a propósito de Platão. Pois bem, 
a parresía é primeiro o fato de dizer a verdade. O que distingue Dion dos 
cortesãos que rodeiam Dionísio é justamente que os cortesãos riem quan­
do Dionísio faz uma piadinha boba e fingem que a consideram uma es­
pirituosidade, não porque seja verdade, mas porque são lisonjeadores. O 
parresiasta será aquele que diz a verdade e que, por conseguinte, se dis­
tanciará de tudo o que pode ser mentira e bajulação. Parresiázesthai é di­
zer a verdade. É evidente por exemplo que, quando Platão dizia num de 
seus diálogos que a vida dos justos é feliz e a dos injustos, infeliz, e Deus 
sabe que ele disse isso com frequência, não dava em cada caso prova de 
parresía. É somente nessa situação e nesse contexto preciso que ele dá 
prova de parresía. Ou ainda quando Dion diz a Dionísio: Gelon inspira­
va confiança à cidade, e naquele momento a cidade era feliz; mas você 
já não inspira confiança à cidade e, por conseguinte, a cidade é infeliz, 
ele dá prova de parresía. Mas, quando o próprio Plutarco retoma, na fra­
se seguinte, essa ideia e diz: de fato, a cidade governada por Gelon re­
presentava o espetáculo mais belo e a cidade governada por Dionísio o 
espetáculo mais horroroso, não faz nada mais que repetir o que dizia 
Dion. Ele repete, mas não dá prova de parresía. Então, por conseguinte, 
podemos dizer que a parresía é mesmo uma maneira de dizer a verdade, 
mas o que define a parresía não é esse conteúdo da verdade. A parresía 
é uma certa maneira de dizer a verdade. Mas o que é uma "maneira de 



r , 

• 52 o governo de si e dos outros 

dizer a verdade"? E como podemos analisar as diferentes maneiras possí­
veis de dizer a verdade? Onde situar essa maneira de dizer a verdade que 
caracteriza a parresía? 

Comecemos por eliminar rapidamente algumas hipóteses. Digamos 
esquematicamente que de ordinário analisamos as maneiras de dizer a 
verdade, seja pela própria estrutura do discurso, seja pela finalidade do 
discurso, seja, vamos dizer, pelos efeitos que a finalidade do discurso tem 
sobre a estrutura, e nesse momento você analisa os discursos de acordo 
com a estratégia destes. As diferentes maneiras de dizer a verdade po­
dem aparecer como formas, seja de uma estratégia da demonstração, seja 
de uma estratégia da persuasão, seja de uma estratégia do ensino, seja de 
uma estratégia da discussão. Faz a parresía parte de uma dessas estraté­
gias, é a parresía uma maneira de demonstrar, é uma maneira de persua­
dir, é uina maneira de ensinar, é uma maneira de discutir? Rapidamente, 
essas quatro questões. 

É evidente que a parresía não pertence a uma estratégia da demons­
tração, não é uma maneira de demonstrar. Vocês veem isso muito bem 
no texto de Plutarco, no qual há toda uma série de exemplos de parresía. 
Platão, é claro, quando faz sua grande teoria sobre o que é a virtude, de­
monstra o que é a justiça e a coragem, etc. Mas não dá prova de parresía 
somente nessa demonstração, ele dá prova de parresía também na sua ré­
plica a Dionísio. E, quanto a Dion, ele não faz nenhuma sustentação, ele 
se contenta em dar opiniões, ele se contenta em proferir aforismos, sem 
nenhum desenvolvimento demonstrativo. Logo a parresía pode de fato 
utilizar elementos de demonstração. Pode haver parresía em fazer certas 
demonstrações. E afinal, quando Galileu escrever seus Diálogos, ele dará 
prova de parresía num texto demonstrativo. Mas não é a demonstração 
nem a estrutura racional do discurso que vão definir a parresía. 

Em segundo lugar, é a parresía uma estratégia da persuasão? Per­
tence ela a uma arte, que seria a arte da retórica? Aí, evidentemente, as 
coisas são um pouco mais complicadas, porque, como veremos, de um 
lado, a parresía como técnica, como procedimento, como maneira de di­
zer as coisas, pode e muitas vezes deve efetivamente utilizar os recursos 
da retórica; de outro lado, em certos tratados de retórica a parresía (a 
fala franca, a veridicidade) vai encontrar lugar, e encontrar lugar como 
uma figura de estilo, figura de estilo por sinal bastante paradoxal, bas­
tante curiosa. Mas [quando 1 Quintiliano abre espaço, entre o que chama 
de figuras do pensamento (voltaremos a tudo isso), à parresía (à veridi­
cidade, à fala franca) - no segundo capítulo do livro IX, parágrafo 27 -, 
ele apresenta essa figura de pensamento como a mais despojada de to-



, 

Aula de 12 deja"eiro de 1983 53 

das as figuras. O que há de mais despojado, diz ele, que a verdadeira 
libertas23? A parresía, do ponto de vista de Quintiliano, é uma figura de 
pensamento, mas como o grau zero da retórica, em que a figura de pen­
samento consiste em não utilizar figura alguma. Apesar disso, como vo­
cês veem, há entre parresía e retórica todo um foco de discussões, toda 
uma rede de interferências, proximidades, intricações, etc., que será preci­
so destrinchar. Mas podemos dizer de modo geral que a parresía não 
pode simplesmente se definir, no interior do campo da retórica, como 
um elemento pertencente à retórica. Por um lado porque, como vocês 
viram, a parresía se define fundamentalmente, essencialmente e primei­
ramente como o dizer-a-verdade, enquanto a retórica é uma maneira, 
uma arte ou uma técnica de dispor os elementos do discurso a fim de 
persuadir. Mas que esse discurso diga a verdade ou não, não é essencial 
à retórica. E, por outro lado, a parresía, como vocês veem, é capaz de 
adquirir formas totalmente diferentes, já que haverá parresía tanto no 
discurso longo de Platão como nos aforismos ou nas réplicas breves de 
Dion. Não há forma retórica específica da parresía. E, principalmente, 
na parresía não se trata tanto de persuadir, ou não se trata necessaria­
mente de persuadir. Claro, quando dá uma lição em Dionísio, Platão ten­
ta persuadi-lo. Quando Dion dá conselhos a Dionísio, é para que este os 
siga, e nessa medida a parresía [corresponde] de fato, assim como a re­
tórica, [à] vontade de persuadir. Ela poderia, ela deve apelar para proce­
dimentos da retórica. Mas não é necessariamente o objetivo e a finali­
dade da parresía. É claro que, quando Platão responde a Dionísio: vim 
procurar um homem de bem na Sicília, deixando implícito que não o 
encontra, temos aí algo que é da ordem do desafio, da ordem da ironia, 
da ordem do insulto, da crítica. Não é para persuadi-lo. Do mesmo modo, 
quando Dion salienta a Dionísio que seu governo é ruim enquanto o de 
Gelon era bom, aí também é um juízo, é uma opinião, não é uma tentati­
va de persuadir. Logo a parresía não deve, a meu ver, ser classificada ou 
compreendida do ponto de vista da retórica. 

Ela também não é uma maneira de ensinar, não é uma pedagogia. 
Porque, se é verdade que a parresía sempre se dirige a alguém a quem se 
quer dizer a verdade, não se trata necessariamente de ensinar a este. Po­
de-se ensinar a alguém, era o que Platão queria fazer, mas há nas cenas 
de que acabo de falar toda uma brutalidade, toda uma violência, todo 
um lado abrupto da parresía, totalmente diferente do que pode ser um· 
procedimento pedagógico. O parresiasta, aquele que diz a verdade dessa 
forma, pois bem, ele lança a verdade na cara daquele com quem dialoga 
ou a quem se dirige, sem que se possa encontrar esse percurso próprio 



• 
54 o governo de si e dos outros 

da pedagogia que vai do conhecido ao desconhecido, do simples ao com­
plexo, do elemento ao conjunto. Pode-se também dizer, até certo ponto, 
que há na parresía algo totalmente contrário a pelo menos certos proce­
dimentos da pedagogia. Em particular, nada mais distante - é um ponto 
importante ao qual será preciso voltar - do que a parresía daquilo que é a 
célebre ironia socrática ou socrático-platônica. Nessa ironia socrática, de 
que se trata? Pois bem, trata-se de um jogo no qual o mestre finge não 
saber e conduz o discípulo a formular o que este não sabia saber. Na par­
resía, ao contrário, como se fosse uma verdadeira anti-ironia, quem diz 
a verdade lança a verdade na cara desse interlocutor, uma verdade tão 
violenta, tão abrupta, dita de maneira tão cortante e tão definitiva, que O 

outro em frente não pode fazer mais que calar-se, ou sufocar de furor, 
ou ainda passar a um registro totalmente diferente, que é, no caso de 
Dionísio ante Platão, a tentativa de assassinato. Em vez de ser aquele a 
quem o mestre se dirige que descobre por si mesmo, pela ironia, a ver­
dade que ele não sabia saber, nesse caso ele está em presença de uma 
verdade que ele não pode aceitar e que o leva à injustiça, ao excesso, à lou­
cura, à cegueira ... Temos nesse caso um efeito que é muito exatamente, 
não apenas anti-irônico, mas até antipedagógico. 

Quarta questão: quer dizer então que a parresía não é uma certa 
maneira de discutir? Ela não pertence à demonstração, não pertence à re­
tórica, não pertence à pedagogia. Poderiamos dizer que ela pertence à 
eristica24? Não seria ela, na realidade, uma certa maneira de enfrentar 
um adversário? Não haveria na parresía uma estrutura agonística entre 
dois personagens que se defrontam e que entram em luta em tomo, am­
bos, da verdade? Em certo sentido, creio que já nos aproximamos muito 
mais do valor da parresía quando fazemos valer sua estrutura agonísti­
ca. Mas não creio que a parresía faça parte de uma arte da discussão, na 
medida em que a arte da discussão permite fazer triunfar o que acredita­
mos ser verdadeiro. De fato, nas duas figuras que vemos aqui - no caso de 
Platão anttDionísio e no caso de Dion ante esse mesmo Dionísio -, não 
se trata tanto de uma discussão em que um dos discursos procuraria pre­
valecer sobre o outro. Há, de um lado, um dos interlocutores que diz a 
verdade, e que se preocupa, no fundo, com dizer a verdade o mais de­
pressa, o mais alto, o mais claro possível; e depois, em face, o outro que 
não responde, ou que responde por outra coisa que não são discursos. E, 
se retomarmos esse episódio importante de Dionísio e Platão, vocês ve­
rão como isso funciona: de um lado, Platão ensina. Dionísio não está 
nem persuadido, nem ensinado, nem vencido numa discussão. No ponto 
de conclusão do ensino, Dionísio substitui o que é a linguagem (a for-

_. __ . --- ._. __ . ----------



, 
Aula de 12 de janeiro de 1983 55 

mulação da verdade pela linguagem) por uma vitória que não é a vitória 
do logos, que não é a vitória do discurso, que é a vitória da violência, da 
violência pura, já que Dionísio manda vender Platão como escravo em 
Egina. 

Resumamos (foi um pouco lento, mas acho que era preciso pôr um 
pouco de lado isso tudo). Digamos que a parresía é, pois, uma certa ma­
neira de dizer a verdade, e é preciso saber o que é essa maneira. Mas essa 
maneira não pertence nem à erística e a uma arte de discutir, nem à pe­
dagogia e a uma arte de ensinar, nem à retórica e a uma arte de persua­
dir, nem tampouco a uma arte da demonstração. Ou ainda, não encon­
tramos, creio, o que é a parresía, não podemos isolá-la, não podemos 
apreender o que a constitui nem na análise das formas internas do dis­
curso nem nos efeitos que esse discurso se propõe obter. Não a encon­
tramos no que poderiamos chamar de estratégias discursivas. Então em 
que é que ela consiste, se não é no próprio discurso e em suas estrutu­
ras? Se não é na finalidade do discurso que podemos situar a parresía, 
onde podemos situá-la? 

Pois bem, retomemos a cena, ou essas duas cenas da parresía, procu­
rando destacar os elementos que contribuem para constituí-la. Platão e 
Dion são pessoas dotadas de parresía, pessoas que utilizam a parresía, 
que se servem de parresía, sob formas muito diferentes - ora lições, afo­
rismos, réplicas, opiniões, juízos. Mas, quaisquer que sejam as formas 
em que essa verdade é dita, quaisquer que sejam as formas utilizadas 
por essa parresía quando se recorre a ela, sempre há parresía quando o 
dizer-a-verdade se diz em condições tais que o fato de dizer a verdade, e 
o fato de tê-la dito, vai ou pode ou deve acarretar consequências custo­
sas para os que disseram a verdade. Em outras palavras, creio que, se 
queremos analisar o que é a parresía, não é nem do lado da estrutura in­
terna do discurso, nem do lado da finalidade que o discurso verdadeiro 
procura atingir o interlocutor, mas do lado do locutor, ou antes, do lado 
do risco que o ~er-a-verdade abre para o próprio interlocutor. A parre­
sía deve ser procurada do lado do efeito que seu próprio dizer-a-verdade 
pode produzir no locutor, do efeito de retomo que o dizer-a-verdade po­
de produzir no locutor a partir do efeito que ele produz 'no interlocutor. 
Em outras palavras, dizer a verdade em presença de Dionísio, o tirano 
que fica furioso, é abrir para quem diz a verdade um certo espaço de 
risco, é abrir um perigo, é abrir um perigo em que a própria existência 
do locutor vai estar em jogo, e é isso que constitui a parresía. A parre­
sía deve ser situada portanto no que liga o locutor ao fato de que o que 
ele diz é a verdade, e às consequências que decorrem do fato de que ele 



• 
56 o governo de si e dos outros 

disse a verdade. Platão e Dion são, nessas cenas, pessoas que praticam a 
parresiázesthai, que praticam a parresía, na medida em que dizem de fato 
atualmente a verdade, e em que, dizendo-a, se expõem, eles que a disse­
ram, a pagar o preço, ou certo preço, por tê-Ia dito. E, no caso, não é um 

, preço qualquer que estão dispostos a pagar e que afirmam no dizer-a­
-verdade estar dispostos a pagar: esse preço é a morte. Temos aí, pode­
mos dizer - e é por isso que utilizo essa cena como uma cena matricial, 
exemplar para a parresía -, o ponto em que os sujeitos empreendem vo­
luntariamente dizer-a-verdade, aceitando voluntária e explicitamente que 
esse dizer a verdade poderia lhes custar sua própria existência. Os parre­
siastas são os que, no limite, aceitam morrer por ter dito a verdade. Ou, 
mais exatamente, os parresiastas são os que empreendem dizer a verda­
de a um preço não determinado, que pode ir até sua própria morte. Pois 
bem, está aí, me parece, o nó do que é a parresía. Eu não gostaria, eviden­
temente, que parássemos nessa formulação um tanto patética da relação 
entre o dizer-a-verdade e o risco da morte, mas, enfim, é isso que temos 
agora de destrinchar um pouco. 

Bom, estou embaraçado. Temos aqui afinal de contas - sem fazer 
como Pierre Bellemare e chamar a propaganda25 - uma pausa bem natu­
ral no que quero dizer. Então, se vocês quiserem, vamos descansar cin­
co minutos e depois continuamos. Porque senão corro o risco de me em­
balar por mais meia hora, mais quarenta e cinco minutos, e seria talvez 
meio cansativo. Nós nos encontramos daqui a cinco minutos. 

* 

NOTAS 

1. Cf. aula de 10 de março de 1982, in L 'Hennéneutique du sujeI. Cours au Collêge de 

France, 1981-1982, ed. F. Gros, Paris, Gallimard-Le Seuil (col. "Hautes Études"), 2001, pp. 
355-94. [Trad. bras.: A hermenêutica do sujeito, 2~ ed., São Paulo, Martins Fontes, 2006.] 

2. Cr. aula de 3 de fevereiro de 1982, id., pp. 172-4. 
3. Galien, Traité des passions de /'âme et de ses erreurs, trad. fr. R. Van der Elst, Paris, 

Delagrave, 1914. Para a análise de Foucault desse texto, cf. L 'Herméneu/ique du sujei, ed. 
cit., pp. 378-82 [trad. bras. Hermenêutica do sujeito, pp. 479-84]. 

4. Sobre a relação entre "cuidado de si" e "conhecimento de si", cf. as aulas do mês de ja­
neiro de 1982 (in L 'Herméneutique du sujet). 

5. Sobre esse movimento de extensão do cuidado de si à totalidade da existência, cf. a 
aula de 20 de janeiro de 1982 (ibid.). 

6. A metáfora das folhas mortas provém de Isaías (64): "Todos nós murchamos como 
folhas mortas, e nossas faltas nos levam como o vento." 



, 
Aula de 12 de janeiro de J 983 57 

7. Filodemo, Peri parresía, ed. A. Olivieri, Leipzig, Teubner, 1914. Para uma análise 
desse texto, cf. L 'Herménelltique du sujeI. 

8. A Paulys Realencyclopiidie der classischen Altertumswissenschaft (Sttutgart, 1894-

1980) é um dicionário enciclopédico alemão fundamental. Às vezes é abreviada PW, isto é, 
Pauly-Wissowa, do nome dos primeiros editores. Podem ser encontradas duas novas edições 

mais fáceis de manejar: Der Kleine Pau/y. Lexikon der Antike, Sttutgart, 5 vols., 1964-1975; 
Der Neue Pau/y. Enzyklopiidie der Antike, Sttutgart, 1996-2002. 

9. Não se encontra nada parecido na bibliografia completa dos escritos de Robert Phi­

lippson (in R. Philippson, Studien zu Epikur und den Epikureern, Hildesheim, Olms, 1983, 
pp. 339-52). Mas é provável que Foucault faça referência aqui ao verbete "Philodemos" (RE 

19,2, 1938, 2444-2482), em que fala do tratado de Filodemo sobre a parresía. 
10. G. Scarpat, Parrhesia. Storia deI termine e delle sue traduzioni in latino, Brescia, 

Paideia Editrice, 1964. 
11. M. Gigante, "Philodême et la Úberté de parole", in Association Gui/laume Budé. 

actes du VII/e congres, Paris 5-/0 avri/1968, Paris, Les Belles Lettres, 1970. Cf. a análise 
desse texto in L 'Herméneutique du sujet, pp. 371-4. 

12. Jean Chrysostome, Lettres à Olympias, intr., trad. fr. e notas de A.-M. Malingrey, 
Paris, Éditions du Cerf(col. "Sources chrétiennes" 13), 1947. 

13. Jean Chrysostome, Lettre d'exi/, intr., trad. fr. e notas de A.-M. Malingrey, Paris, 

Éditions du Cerf(col. "Sources chrétiennes" 103), 1964 (no sentido, aqui, de confiança: 3-55 
p. 72,16-51 p. 138, 17-9 p. 140). 

14. Jean Chrysostome, Sur la Providence de Dieu, intr., trad. fr. e notas de A.-M. Ma­

lingrey, Paris, Éditions du Cerf (col. "Sources chrétiennes" 79), 1961. Segundo A.-M. Malin­

grey (n. 2, pp. 66-7) no triplo sentido de uma segurança confiante (XI-12 p. 67), de uma li­
berdade de palavra de quem transmite a palavra de Deus (XIV-6 p. 205) ou de uma segurança 

corajosa an~e as perseguições (XIX-li p. 241, XXIV-! p. 272). 

15. Oeuvres spirituelles par Dorothée de Gaza, intr., texto grego, trad. fr. e notas de L. 
Regnault & J. de Préville, Paris, Éditions du Cerf (col. "Sources chrétiennes" 72), 1963. A 

parresía tem o sentido, seja de segurança confiante (1613 B, p. 112, ou 1661 C, p. 226), seja 

de impudência culpada (1665 A-D, pp. 235-6). 
16. Para uma análise da "libertas" em Sêneca, cf. L 'Herméneutique du sujet, ed. cit., 

pp. 385-8 [trad. bras. A hermenêutica do sujeito, pp. 487-92]. 

17. Para a definição da parresía (libertas) por Quintiliano, cf. infra, nota 23. 
18. Plutarco, Vies paralfeles, t. m, "Dion", 959d, capo IV, trad. fr. B. Latzarus, Paris, 

Classiques Gamier, p. 110. 
19. "Foi um gênio (daimon tis), parece, que lançando de longe as bases da liberdade 

dos siracusanos e preparando a queda da tirania, trouxe Platão da Itália a Siracusa" (id.). 

20. Ibid. 

21. Id.,pp. 110-1. 
22. Sófocles, Oedipe-roi, versos 584-602, in Tragédies, t. I, trad. fr. P. Mazon, Paris, 

Les Bel1es Lettres, 1958, p. 230. 
23. Quintiliano, /nstitution oratoire, livros VIII-IX, trad. fr. J. Cousin, Paris, Les Belles 

Lettres, 1978: "Poderíamos dizer a mesma coisa dessa linguagem livre, que Comificio chama 
de licença e os gregos de parresía. O que é menos despojado de qualquer figura do que uma 

verdadeira 1iberdade (quid enim minus figuratum quam vera libertas)?" Cp. 177). 

24. Entende-se por esse termo uma arte da controvérsia e do debate (do grego eris: dis­
puta, querela; a deusa Eris é a deusa da Discórdia), desenvolvido principalmente pela Escola 

de Mégara (séculos V-IV). Num texto célebre (cap. 11 das Refutações sofisticas), Aristóteles 



• 
58 o governo de si e dos outros 

distingue os argumentos didáticos, dialéticos, críticos e erísticos (definidos como argumentos 
que concluem a partir de premissas prováveis somente em aparência). 

25. Alusão a um programa de TV famoso na época ("C'est arrivé unjaur" [Aconteceu 
um dia D, em que P. Bellemare, da TF I, mantinha o público em suspense contando histórias 
de cortar o fôlego e chamava a propaganda bem no momento mais crítico do relato. 



4. 

AULA DE 12 DE JANEIRO DE 1983 
Segunda hora 

Pontos de irredutibilidade do enunciado parresiástico ao enunciado performa­
tivo: abertura de um risco indeterminado/expressão pública de uma convicção 
pessoal/emprego de uma livre coragem. - Pragmática e dramática do discur­
so. - Uso clássico da noção de parresía: democracia (Políbio) e cidadania 
(Eurípides). 

Então, para tentar destrinchar um pouco a fórmula geral e meio trê­
mula que eu lhes propunha há pouco - [tomando como 1 situação limite 
[a 1 do parresiasta que se levanta, toma a palavra, diz a verdade diante do 
tirano e arrisca a vida - vou, a título de referência, tomar como contra­
exemplo (tomou-se batido, mas afinal talvez seja cômodo), como uma 
forma de enunciação exatamente inversa da parresía, o que é chamado, 
já faz anos e anos, de enunciados performativos'. Vocês sabem muito 
bem que, para haver um enunciado performativo, é preciso que haja cer­
to contexto, mais ou menos estritamente institucionalizado, um indivÍ­
duo que tenha o estatuto requerido ou que se encontre numa situação 
bem definida. Dado isso tudo como condição para que um enunciado 
seja performativo, pois bem, [um indivíduo 1 formula esse enunciado. E 
o enunciado é performativo na medida em que a própria enunciação efe­
tua a coisa enunciada. * Vocês conhecem o exemplo arquibanal: o presi­
dente da sessão senta e diz: "Está aberta a sessão." O enunciado "está 
aberta a sessão", apesar da sua aparência, não é uma afirmação. Não é 
nem verdadeiro nem falso. O caso simplesmente, o que é essencial, é que 
a formulação "está aberta a sessão" faz que a sessão esteja, por isso, 
aberta. Ou ainda, num contexto muito mais fracamente institucionaliza­
do mas que implica apesar disso um conjunto de ritos e uma certa situa­
ção bem definida, quando alguém diz: "desculpe", pois bem, efetiva-

, 
* o manuscrito precisa: "O perforrnativo se consuma mun mundo que garante que o di­

zer efetua a coisa dita," 



r 
• 

60 o governo de si e dos outros 

mente ele pediu desculpas, e a própria enunciação "desculpe" efetua a 
coisa enunciada, a saber, que fulano pediu desculpas a beltrano. Pois 
bem, agora, a partir desse exemplo, retomemos os diferentes elementos 
da parresía, desse enunciado de verdade e sobretudo da cena no interior 
da qual se efetua a parresía. Com esse texto de Plutarco - e nesse caso 
temos até certo ponto um elemento comum aos enunciados performati­
vos - ~stamos numa situação bem típica, bem conhecida, bem institucio­
nalizada: o soberano. O texto mostra bem: o soberano está ali, rodeado 
por seus cortesãos. O filósofo vem dar sua lição, os cortesãos aplaudem 
a lição. A outra cena, também presente nesse texto, é muito semelhante 
e muito pouco diferente: é ainda o tirano Dionísio no meio da sua corte. 
Os cortesãos estão lá, riem das graçolas de Dionísio, e alguém, Dion, se 
levanta e toma a palavra. O soberano, os cortesãos, aquele que diz a ver­
dade: cena clássica (era também a cena, como vocês se lembram, de 
Édipo). 

No entanto, há uma diferença, que é maior e capital. É que num 
enunciado performativo os elementos dados na situação são tais que, 
,pronunciado o enunciado, pois bem, segue-se um efeito, efeito conheci­
do de antemão, regulado de antemão, efeito codificado que é precisa­
mente aquilo em que consiste o caráter performativo do enunciado. Ao 
passo que, ao contrário, na parresía, qualquer que seja o caráter habi­
tuaI, familiar, quase institucionalizado da situação em que ela se efetua, 

• o que faz a parresía é que a introdução, a irrupção do discurso verda­
deiro determina uma situação aberta, ou antes, abre a situação e toma 
possível vários efeitos que, precisamente, não são conhecidos. A parre­
sía não produz um efeito codificado, ela abre um risco indeterminado. 
E esse risco indeterminado é evidentemente função dos elementos da si­
tuação. Quando nos encontramos numa situação como essa, o risco é de 
certo modo exatamente aberto, pois o caráter, a forma ilimitada do po­
der tirânico, o temperamento excessivo de Dionísio, as paixões que o 
animam, tudo isso pode levar aos piores efeitos, no caso efetivamente à 
vontade de mandar matar quem diz a verdade. Mas, como vocês veem, 
ainda que não se trate de uma situação tão extrema quanto essa, mesmo 
quando não se trata de um tirano que tem poder de vida e morte sobre 
quem fala, o que vai definir o enunciado da parresía, o que vai precisa­
mente fazer do enunciado da sua verdade na forma da parresía algo abso­
lutamente singular, entre as outras formas de enunciados e entre as ou­
tras formulações da verdade, é que na parresía há abertura de um risco. 
No desenrolar de uma demonstração que se faz em condições neutras 
não há' parresía, muito embora haja enunciado da verdade, porque quem 



, 
Aula de 12 dejaneiro de 1983 61 

enuncia assim a verdade não assume nenhum risco. O enunciado da ver­
dade não abre nenhum risco se vocês não o encaram como um elemento 
num procedimento demonstrativo. Mas a partir do momento em que o 
enunciado da verdade, esteja ele dentro - pensem em Galileu - ou fora 
de um procedimento demonstrativo, constitui um acontecimento irrupti­
vo, abrindo para o sujeito que fala um risco não definido ou mal defini­
do, nesse momento pode-se dizer que há parresía. É portanto, em certo 
sentido, o contrário do performativo, em que a enunciação de algo pro­
voca e suscita, em função do código geral e do campo institucional em que 
o enunciado performativo é pronunciado, um acontecimento plenamente 
determinado. Aí, ao contrário, é um dizer-a-verdade, um dizer-a-verdade 
irruptivo, um dizer-a-verdade que fratura e que abre o risco: possibilida­
de, campo de perigos, ou em todo caso eventualidade não determinada. 
É a primeira coisa, a primeira caracteristica. 

Em segundo lugar - sempre comparando com o enunciado ptorfor­
mativo -, vocês sabem muito bem que, num enunciado performativo, o 
estatuto do sujeito da enunciação é importante. Quem abre a sessão pelo 
simples fato de dizer "está aberta a sessão" tem de ter autoridade para 
tanto e ser presidente da sessão. Quem diz "desculpe" só pronunciará 
um enunciado performativo a partir do momento em que, efetivamente, 
se encontrar numa situação tal que, tendo ofendido seu interlocutor ou 
se encontrando nesta ou naquela situação com respeito a ele, poderá ou 
deverá pedir desculpas. Quem diz "eu te batizo" tem de ter o estatuto 
que lhe permita batizar, ou seja, pelo menos ser cristão, etc. Mas se esse 
estatuto é indispensável para a efetivação de um enunciado performati­
vo, em compensação, para que ele tenha um enunciado performativo 
pouco importa que haja uma relação de certo modo pessoal entre quem 
enuncia e o próprio enunciado. Em outras palavras, de maneira total­
mente empírica, o cristão que diz "eu te batizo" fazendo os gestos que 
faz, pouco importa que acredite em Deus e no Diabo. A partir do mo­
mento em que ele terá efetivamente feito esse gesto e pronunciado essas 
palavras nas condições requeridas, ele terá batizado e o enunciado será 
performativo. O presidente que diz "abro a sessão", pouco importa se a 
sessão lhe encha a paciência ou se ele cochile. Ele terá dito "está aberta 
a sessão". Do mesmo modo no caso da desculpa: o que faz que o "des­
culpe" seja performativo não é, de modo algum, que o sujeito seja sin­
cero quando diz "desculpe". É simplesmente o fato de que ele pronun­
ciou a frase, ainda que diga consigo mesmo: vou dar o troco, você vai 
ver. Em compensação, na parresía, e o que faz a parresía é que não só 
essa indiferença não é possível, como a parresía é uma espécie de for-



r 
• 

62 o governo de si e dos outros 

mulação da verdade em dois níveis: um primeiro nível que é o do enun­
ciado da própria verdade (nesse momento como no performativo, diz-se 
a coisa, e ponto final); e um segundo nível do ato parresiástico, da enun­
ciação parresiástica, que é a afirmação de que essa verdade que nomea­
mos, nós a pensamos, nós a estimamos, nós a consideramos efetivamen­
te, nós mesmos autenticamente, como autenticamente verdadeira. Eu 
digo a verdade e penso verdadeiramente que é verdade, e penso verda­
deiramente que digo a verdade no momento em que a digo. Esse desdo­
bramento, ou esse redobramento do enunciado da verdade pelo enunciado 
da verdade, devido ao fato de que eu penso essa verdade e que, pensan­
do-a, eu a digo, é isso que é indispensável ao ato parresiástico. No texto 
de Plutarco que escolhi, é claro que esses dois níveis, como aliás acon­
tece na maioria das vezes, não são explicitamente distintos, e esse se­
gundo nível (esse nível da afirmação sobre a afirmação) muitas vezes é 
implícito. Apesar disso, se vocês considerarem os próprioo elementos 
da cena que constitui a parresía, verão muito bem que há nesses ele­
mentos algo que indica essa afirmação sobre a afirmação. É essencial­
mente o caráter público dessa afirmação, não apenas o caráter público, 
mas o fato de que essa parresía - nem sempre é o caso - se dá sob a 
forma de uma cena em que você tem: o tirano; diante dele o homem que 
fala, que se levantou ou que dá a sua lição e que diz a verdade; e, depois, 
em torno, há os cortesãos cuja atitude varia de acordo com os momentos, 
a situação, quem fala, etc. E esse ritual solene do dizer-a-verdade em 
que o sujeito compromete o que ele pensa no que ele diz, em que atesta 
a verdade do que pensa na enunciação do que diz, é isso que é manifes­
tado por essa cena, essa espécie de liça, esse desafio. Em outras pala­
vras, creio que há, no interior do enunciado parresiástico, algo que po-

" deriamos chamar de pacto: o pacto do sujeito que fala consigo mesmo. 
"Pacto que, por sua vez, tem dois níveis: o nível do ato de enunciação e 
[o nível], implícito ou explícito, pelo qual o sujeito se liga 'ao enunciado 
que acaba de dizer, mas se liga também à enunciação. E é nisso que o 
pacto é duplo. Por um lado, o sujeito diz na parresía: eis a verdade. Ele 
diz que pensa efetivamente essa verdade, e nisso se liga ao enunciado e 
ao conteúdo do enunciado. Mas ele pactua também na medida em que 
diz: sou aquele que disse essa. verdade; eu me ligo portanto à enuncia­
ção e assumo o risco por todas as suas consequências. A parresía [com­
preende] portanto o enunciado da verdade; depois, acima desse enunciado, 
um elemento implícito que poderíamos chamar de pacto parresiástico 
do sujeito consigo mesmo, pelo qual ele se liga ao conteúdo do enunciado 
e ao próprio ato do enunciado: sou aquele que disse isso. E [através] da 



o 

Aula de 12 de janeiro de 1983 63 

liça, do desafio, da grande cena do homem se levantando diante do tirano 
e, aos olhos de toda a corte, ao ouvido de toda a corte, dizendo a verda­
de, pois bem, foi esse pacto que se manifestou. 

Terceira diferença entre o enunciado performativo e o enunciado 
parresiástico: um enunciado performativo supõe que aquele que fala te­
nha um estatuto que lhe permita, ao pronunciar seu enunciado, realizar 
o que é enunciado; ele tem de ser presidente para abrir efetivamente a 
sessão, ele tem de ter sofrido uma ofensa para dizer "eu te perdoo" e 
para que o "eu te perdoo" seja um enunciado performativo. Já o que ca­
racteriza um enunciado parresiástico não é o fato de que o sujeito que 
fala tenha este ou aquele estatuto. Ele pode ser um filósofo, pode ser o 
cunhado do tirano, pode ser um cortesão, pode ser qualquer um. Logo, 
não é o estatuto que é importante e que é necessário. O que caracteriza 
o enunciado parresiástico é que, justamente, fora do estatuto e de tudo o 
que poderia codificar e determinar a situação, o parresiasta é aquele que 
faz valer sua própria liberdade de indivíduo que fala. Afinal se, por seu 
estatuto, Platão devia de fato ensinar sua filosofia - é o que lhe pediam -, 
ele era perfeitamente livre, quando Dionísio lhe fez a pergunta, para não 
responder: eu vim à Sicília procurar um homem de bem (e - subenten­
dido - não o encontrei). Isso era de certo modo como que um suple­
mento em relação à função estatutária de Platão como mestre. Do mes­
mo modo, Dion, como cortesão, cunhado do tirano, etc., devia - era sua 
função - dar boas opiniões e bons conselhos a Dionísio para que ele pu­
desse governar bem. Afinal, ele era livre para dizer ou não dizer: quan­
do Gelon governava era bom; e, agora que você governa, a cidade está 
num estado desastroso. Enquanto o enunciado performativo define um 
jogo determinado no qual o estatuto de quem fala e a situação na qual 
se encontra determinam exatamente o que ele pode e o que ele deve di­
zer, só há parresía quando há liberdade na enunciação da verdade, liber­
dade do ato pelo qual o sujeito diz a verdade, e liberdade também desse 
pacto pelo qual o sujeito que fala se liga ao enunciado e à enunciação da 
verdade. E, nessa medida, não encontramos no cerne da parresía o esta­
tuto social, institucional do sujeito, encontramos sua coragem. 

A parresía - e aqui eu sintetizo, pedindo que me perdoem por ter 
sido tão arrastado e ter me detido tanto - é portanto uma certa maneira 
de falar. Mais precisamente, é uma maneira de dizer a verdade. Em ter­
ceiro lugar, é uma maneira de dizer a verdade tal que abrimos para nó.s 
mesmos um risco pelo próprio fato de dizer a verdade. Em quarto lugar, 
a parresía é uma maneira de abrir esse risco vinculado ao dizer-a-verda­
de constituindo-nos de certo modo como parceiro de nós mesmos quan-



• 

, 
:1 

.64 o governo de si e dos outros 

do falamos, vinculando-nos ao enunciado da verdade e vinculando-nos 
cÍ\ enunciação da verdade. Enfim, a parresía é uma maneira de se vincular 

a si mesmo no enunciado da verdade, de vincular livremente a si mesmo 
ce na forma de um ato corajoso. A parresía é a livre coragem pela qual 
você se vincula a si mesmo no ato de dizer a verdade. Ou ainda, a parre­
sía é a ética do dizer-a-verdade, em seu ato arriscado e livre. Nessa me­
dida, para essa palavra parresía, que era, em seu uso restrito à direção de 
consciência, traduzida por "fala franca", poderemos, creio eu, se [dela] 
dermos essa definição um tanto ampla e geral, propor [como tradução] 
o termo de "veridicidade". O parresiasta, aquele que utiliza a parresía, é 
o homem verídico, isto é, aquele que tem a coragem de arriscar o dizer­
-a-verdade e que arrisca esse dizer-a-verdade num pacto consigo mes­
mo, precisamente na medida em que é o enunciador da verdade. Ele é o 
verídico. E (poderemos talvez voltar a isso, não sei se vou ter tempo) 
me parece que a veridicidade nietzschiana é uma certa maneira de fazer 
agir essa noção cuja origem remota se encontra na noção de parresía 
(de dizer-a-verdade) como risco para quem a enuncia, como risco aceito 
por quem a enuncia. 

Desculpem-me todas essas demoras, tratava-se de situar a questão 
da parresía no triplice contexto a partir do qual eu queria abordá-la. Em 
primeiro lugar, vamos dizer, se adotamos essa definição da parresía, vo­
cês veem que, primeiro, surge é claro uma questão filosófica fundamen­
tal. Vê-se em todo caso que a parresía introduz uma questão filosófica 
fundamental que é nada mais nada menos que o vínculo estabelecido 
entre a liberdade e a verdade. Não [a questão], que conhecemos bem, de 
saber até que ponto a verdade bitola, limita ou constrange o exercício da 
liberdade, mas de certo modo a questão inversa: como e em que medida a 
obrigação de verdade - o "obrigar-se à verdade", o "obrigar-se pela ver­
dade e pelo dizer-a-verdade" -, em que medida essa obrigação é ao mes­
mo tempo o exercício da liberdade, e o exercício perigoso da liberdade? 
Como [o fato de] se obrigar à verdade (se obrigar à verdade, se obrigar 
pela verdade, pelo conteúdo do que se diz e pelo fato de que se diz) é 
efetivamente o exercício, e o exercício mais elevado, da liberdade? É so­
bre o fundo dessa questão que, creio eu, se deve desenvolver toda a aná­
lise da parresía. 

Em segundo lugar, um contexto metodológico mais estrito, mais pró­
ximo da análise, e que eu gostaria de condensar ou resumir muito es­
quematicamente assim. Se adotarmos essa definição geral da parresía a 
partir do exemplo de Plutarco, veremos que a parresía é portanto uma 
maneira de dizer em que o enunciado e o ato de enunciação vão ter como 



, 

b 

Aula de 12 dejaneiro de 1983 65 

que "efeitos de retomo" sobre o próprio sujeito, efeitos de retomo não, 
é claro, sob a forma da consequência. Talvez eu não tenha sido sufi­
cientemente claro a esse respeito; mas, vamos dizer, não é porque de 
fato [Dionísio] quis matar Platão por ter dito o que ele disse que houve 
parresía. Há parresía a partir do momento em que Platão aceita de fato 
o risco de ser exilado, morto, vendido, etc., por dizer a verdade. Logo a 
parresía é aquilo por que o sujeito se liga ao enunciado, [à] enunciação 
e às consequências desse enunciado e dessa enunciação. Pois bem, se é 
isso a parresía, vocês veem que temos talvez aí toda uma camada de 
análises possíveis acerca do efeito do discurso. Vocês sabem perfeita­
mente os problemas e a distinção que podem existir entre a análise da 
língua e dos fatos de língua e a análise dos discursos. O que chama­
mos, o que poderiamos chamar em todo caso de pragmática do discur­
so, o que é? Pois bem, é a análise do que, na situação real de quem fala, 
afeta e modifica o sentido e o valor do enunciado. Nessa medida, vocês 
estão vendo que a análise ou a identificação de algo como um enuncia­
do performativo pertence mais exatamente a uma pragmática do dis­
curso. Vocês têm uma situação que é tal, um estatuto do sujeito falante 
que é tal, que o enunciado "a sessão está aberta" vai ter certo valor e 
certo sentido que não serão os mesmos se a situação for diferente e se 
o sujeito falante for diferente. Se um jornalista no canto de uma sala 
diz "a sessão está aberta", ele constata que a sessão acaba de ser aber­
ta. Se é o presidente da sessão que diz "a sessão está aberta", vocês sa­
bem muito bem que o enunciado não tem o mesmo valor nem o mesmo 
sentido. Tudo isso é conhecido. Vocês veem que a análise da pragmática 
do discurso é a análise dos elementos e dos mecanismos pelos quais a si­
tuação na qual se encontra o enunciador vai modificar o que pode ser o 
valor ou o sentido do discurso. O discurso muda de sentido em função 
dessa situação, e a pragmática do discurso é isto: em que a situação ou 
o estatuto do sujeito falante modificam ou afetam o sentido e o valor 
do enunciado? 

Com a parresía, vemos aparecer toda uma família de fatos de dis­
curso, digamos, que são totalmente diferentes, que são quase o inverso, a 
projeção em espelho do que é chamado pragmática do discurso. Trata-se, 
de fato, com a parresía, de toda uma série de fatos de discurso em que 
não é a situação real de quem fala que vai afetar ou modificar o valor do 
enunciado. Na parresía, o enunciado e o ato de enunciação vão, ao mes­
mo tempo, afetar de uma maneira ou de outra o modo de ser do sujeito e 
fazer, pura e simplesmente - considerando as coisas sob a sua forma 



• 
66 o governo de si e dos outros 

mais geral e mais neutra -, que aquele que disse a coisa a tenha dito efe­
tivamente e se vincula, por um ato mais ou menos explícito, ao fato de 
tê-la dito. Essa retroação, que faz que o acontecimento do enunciado 
afete o modo de ser do sujeito ou que, ao produzir o acontecimento do 
enunciado, o sujeito modifique ou afirme, ou em todo caso determine e 
precise, qual é seu modo de ser na medida em que fala, pois bem, é isso, 
a meu ver, que caracteriza um outro tipo de fatos de discurso totalmente 
diferentes dos da pragmática. E o que poderíamos chamar, vamos dizer­
eliminando tudo o que pode haver de patético na palavra -, de "dramáti­
ca" do discurso é a análise desses fatos de discurso que mostra como o 
próprio acontecimento da enunciação pode afetar o ser do enunciador. 
No caso, me parece que a parresía é exatamente o que poderíamos cha­
mar de um dos aspectos e uma das formas da dramática do discurso ver­
dadeiro. Trata-se, na parresía, da maneira como, afirmando o verdadei­
ro, e no próprio ato dessa afirmação, você se constitui como aquele que 
diz a verdade, que disse a verdade, que se reconhece naquele e como 
aquele que disse a verdade. A análise da parresía é a análise dessa dra­
mática do discurso verdadeiro que revela o contrato do sujeito falante 
consigo mesmo no ato do dizer-a-verdade. E creio que poderíamos, des­
sa maneira, fazer toda uma análise da dramática e das diferentes formas 
dramáticas do discurso verdadeiro: o profeta, o adivinho, o filósofo, o 
cientista. Todos eles, quaisquer que sejam efetivamente as determina­
ções sociais que podem definir [ seul estatuto, todos eles de fato empre­
gam uma certa dramática do discurso verdadeiro, isto é, têm uma certa 
maneira de se vincular, como sujeitos, à verdade do que dizem. E é cla­
ro que eles não se ligam da mesma maneira à verdade do que dizem, con­
forme falem como adivinhos, conforme falem como profetas, conforme 
falem como filósofos ou conforme falem como cientistas dentro de uma 
instituição científica. Esse modo muito diferente de vinculação do su-

I 
jeito à própria enunciação da verdade é o que, a meu ver, abriria o cam-
po para estudos possíveis sobre a dramática do discurso verdadeiro. 

E chego então ao que gostaria de tratar um pouco este ano. Consi­
derando portanto como pano de fundo geral a questão filosófica da rela­
ção entre a obrigação da verdade e o exercício da verdade, considerando 
como ponto de vista metodológico o que poderiamos chamar de dramá­
tica geral do discurso verdadeiro, gostaria de ver se não podemos, desse 
duplo ponto de vista (filosófico e metodológico), fazer a história, a ge­
nealogia, etc., do que poderíamos chamar de discurso político. Existirá 
uma dramática política do discurso verdadeiro e quais podem ser as di-

l. ______________________________________________ _ 



, 
Aula de 12 dejaneirode 1983 67 

ferentes formas, as 'diferentes estruturas da dramática do discurso políti­
co? Em outras palavras, quando alguém se ergue, na cidade ou ante o ti­
rano, ou quando o cortesão se aproxima de quem exerce o poder, ou 
quando o político sobe à tribuna e diz: "Eu lhes digo a verdade", qual o 
tipo de dramática do discurso verdadeiro que ele emprega? O que eu 
gostaria de fazer este ano é, portanto, uma história do discurso da go­
vernamentalidade que tomaria como fio condutor essa dramática do dis­
curso verdadeiro, que procuraria identificar algumas dessas grandes for­
mas da dramática do discurso verdadeiro. 

Gostaria de tomar como ponto de partida precisamente a maneira 
como vemos se formar aqui essa noção de parresía: como podemos 
identificar, na Antiguidade, a formação de certa dramática do discurso 
verdadeiro na ordem da política, que é o discurso do conselheiro? 
Como, de uma parresía que, como vocês vão ver daqui a pouco ou da 
próxima vez, vai caracterizar o orador público, se passou a uma concep­
ção da parresía que caracteriza a dramática do conselheiro que, ao lado 
do Príncipe, toma a palavra e lhe diz o que é preciso fazer? Serão as pri­
meiras figuras que eu gostaria de estudar. Em segundo lugar, gostaria de 
estudar a figura do que chamarei assim, um pouco esquematicamente -
todas essas palavras são evidentemente bastante arbitrárias -, de dramá­
tica do ministro, isto é, essa nova dramática do discurso verdadeiro na 
ordem da política que aparece por volta do século XVI, quando a arte 
de governar começa a adquirir sua estatura e sua autonomia e [a 1 definir 
sua técnica própria em função do que é o Estado. O que é esse discurso 
verdadeiro que será dirigido ao monarca por seu "ministro"*, em nome 
de uma coisa que se chama razão de Estado e em função de certa forma 
de saber que é o saber do Estado? Em terceiro lugar, poderíamos, mas 
não sei se vou ter tempo, ver surgir uma terceira figura da dramática do 
discurso verdadeiro na ordem da política, que é a figura, digamos, do "crí­
tico": o que é o discurso crítico na ordem da política que vemos se formar, 
se desenvolver, em todo caso adquirir certo estatuto no século XVIII e 
prosseguir ao longo do século XIX e do século XX? E enfim, claro, po­
deríamos identificar uma quarta figura na dramática do discurso verda­
deiro na ordem da política, que é a figura do revolucionário. O que é 
aquele que se levanta, no meio de uma sociedade, e que diz: digo a ver­
dade, e digo a verdade em nome de uma coisa que é a revolução que 
vou fazer e que vamos fazer juntos? 

* Foucault precisa: entre aspas. 



• 

ri' I :I 
i 

I 

I ,. 
" 

" " 

68 o governo de si e dos outros 

Eis um pouco, vamos dizer, o quadro geral dos estudos deste ano. En­
tão estou ao mesmo tempo atrasado e adiantado. Atrasado em relação ao 
que queria fazer e adiantado se tivesse desejado terminar aí. [ ... *] En­
tão primeira série de estudos, ou primeiras considerações sobre a ma­
neira como se formou esse personagem, enfim esse gênero de dramá­
tica do discurso que Dion exemplifica no texto de Plutarco. A cena de 
que lhes falo data do século IV (mas foi escrita por Plutarco no início 
do século 11 a.C.). Nela vemos a figura desse conselheiro do Principe, 
que, ao lado dele, perto dele, e até ligado a ele por laços de parentesco, 
se levanta e lhe diz a verdade. E diz a verdade num modo de discurso 
que Plutarco chama precisamente de parresía. Procurei dar a vocês uma 
espécie de panorama geral da noção e dos tipos de problema que ela po­
dia colocar. Mas, enfim, não se deve esquecer que, quando se retoma 
então a história diacrônica da noção de parresía, ela não tem, nos textos 
clássicos, nos textos do século IV, o sentido que Plutarco lhe dá, o senti­
do em que ele a utiliza a propósito de Dion. O uso da palavra parresía 
nos textos clássicos é um pouco mais complexo e bastante diferente. Eu 
gostaria, aqui, hoje, e da próxima vez, lhes indicar alguns desses usos. 

Primeiro, enquanto no texto de Plutarco - e aliás até mesmo em 
função do que eu lhes disse quando procurei elucidar essa noção - a par­
resía parece ligada a uma virtude, a uma qualidade pessoal, a uma cora­
gem (é a coragem na liberdade do dizer-a-verdade), a palavra parresía, 
tal como vocês a veem empregada na época clássica, não comporta, pelo 
menos não comporta primeiramente, fundamentalmente e essencialmen­
te, essa dimensão da coragem pessoal, mas é antes um conceito que se 
refere a duas coisas: de um lado, uma certa estrutura política que carac­
teriza a cidade; em segundo lugar, o estatuto social e político de certos 
indivíduos no interior dessa cidade. Primeiro, a parresía como estrutura 
política. Só uma referência, que não é aliás do século IV, pois é de Polí­
bio, mas que situa um pouco o problema. No texto de Políbio (livro 11, 
capítulo 38, parágrafo 6), o regime dos aqueus [é definido] por três gran­
des caracteristicas. Ele diz que, entre os aqueus, há cidades nas quais 

* M.F. acrescenta: Antes de começar wn pouco essa história da parresía e dessa primeira 
figura, a do conselheiro, gostaria de retomar, não urna questão, mas enfim uma coisa que eu ha­
via abordado da última vez; seria a possibilidade, se vocês desejarem, de um encontro com 
aqueles dentre vocês que estudam. Mais uma vez, não é para excluir os outros, mas podemos 
efetivamente ter questões, rel~ções de trabalho um pouco diferentes das relações puramente es­
petaculares que podemos ter no interior do curso. Não sei, será que, eventualmente, aqueles de 
vocês que estudam, que desejariam que pudéssemos conversar sobre seu trabalho, ou que gos­
tariam de me fazer perguntas sobre o que digo, mas em função do seu próprio trabalho, será 
que quarta-feira que vem, por volta de quinze para meio-dia? Tiraríamos uma meia hora para o 
café, e tento reservar a sala ao lado desta, quer dizer a saJa 3, acho. Nós nos encontraríamos as­
sim, em vinte, trinta, enfim um pequeno número ... Concordam, querem fazer isso? 

, 



, 
Aula de 12 dejaneiro de 1983 69 

existe: demokratía (democracia); segundo, isegoría; terceiro, parresía2• 

Demokratía, isto é, participação, não de todos, mas de todo o dêmos, isto 
é, de todos os que podem ser qualificados como cidadãos e, por conse­
guinte, como membros do dêmos, participantes do poder. Isegoría se re­
laciona à estrutura de igualdade que faz que direito e dever, liberdade e 
obrigação sejam os mesmos, sejam iguais, aqui também para todos os 
que fazem parte do dêmos, e por conseguinte têm O estatuto de cidadão. 
E, enfim, terceira característica desses Estados, o fato de que neles en­
contramos a parresía. Encontramos a parresía, isto é, a liberdade para 
os cidadãos de tomar a palavra, e tomar a palavra, claro, no campo da 
política, entendendo-se campo da política tanto do ponto de vista abs­
trato (a atividade política) como de forma bem concreta: o direito na as­
sembleia, e na assembleia reunida, inclusive para quem não exerce um 
cargo específico, inclusive para quem não'é um magistrado, de se levan­
tar, falar, dizer a verdade, ou pretender dizer a verdade e afirmar que a 
diz. É isso a parresía: uma estrutura política. 

Agora, vocês têm toda uma série de outros usos da palavra parresía, 
que se referem menos a essa estrutura geral da cidade do que ao estatuto 
dos indivíduos, [como] aparece com bastante clareza em vários textos 
de Eurípides. Primeiro, vocês encontram na tragédia chamada Íon, ver­
sos 668-675, o seguinte texto: "Se não encontro a que me gerou, a vida 
será impossível para mim; e, se me fosse permitido fazer um voto, gos­
taria que essa mulher fosse ateniense [essa mulher que me gerou e que 
eu busco; M.F.] para que eu herde de minha mãe o direito de falar livre­
mente [hós moi génetai metróthen parresía: para que herde a parresía 
do lado matemo; M.F.]. Se um estrangeiro entra numa cidade em que a 
raça não tem mácula, ainda que a lei dele faça um cidadão, sua língua 
continuará sendo serva; ele não tem o direito de dizer tudo [ouk ékhei 
parresían: ele não tem a parresía; M.F.]."3 Então, o que é esse texto e o 
que vemos nele? Trata-se de alguém que está em busca do seu nasci­
mento, que não sabe quem é sua mãe e que quer, por conseguinte, saber 
em que cidade e a que comunidade social pertence. E por que quer sa­
ber? Quer saber precisamente para saber se tem o direito de falar. E, 
como está em Atenas procurando essa mulher, espera que a mãe que ele 
vai enfim descobrir seja ateniense, pertença portanto a essa comunida­
de, a esse dêmos, etc., e que, em consequência desse nascimento, ele te­
nha o direito de falar livremente, de ter a parresía. Porque, diz ele, numa 
cidade "sem mácula", isto é, precisamente, numa cidade em que se con­
servaram as tradições, numa cidade em que a politeía (a constituição) 
não foi alterada por uma tirania ou por um despotismo, nem tampouco 



• 

i 

L __ _ 

70 o governo de si e dos outros 

pela integração abusiva de pessoas que não são verdadeiramente cida­
dãos, pois bem, numa cidade que permaneceu sem mácula e em que a 
politeía continuou sendo o que devia ser, somente os que são cidadãos 
têm a parresía. Como vocês estão vendo, fora desse tema geral que es­
teia a busca de maternidade desse único personagem e que vincula o di­
reito de falar ao pertencimento ao dêmos, duas coisas merecem ser reti­
das. Primeiro, é que esse direito de falar, essa parresía é transmitida, no 
caso, pela mãe. Segundo, vocês estão vendo também que, diante dos ci­
dadãos que têm o direito de falar, se define e aparece o estatuto do es­
trangeiro cuja língua é serva, sendo a cidade sem mácula. Mais exata­
mente: tó ge stóma doúlon (sua boca é escrava). Quer dizer que o direito 
de falar, a restrição sobre a liberdade do discurso político é total. Ele 
não tem essa liberdade do discurso político, não tem a parresía. Logo: 
pertencimento a um dêmos; parresía como direito à palavra, direito à 
palavra herdado em linba materna; e, enfim, exclusão dos não cidadãos, 
cuja língua é serva. É isso que aparece. 

Escutem, eu gostaria que parássemos aqui, apesar de não ter acaba­
do completamente, mas sinto que se eu me lançar na comparação entre 
esses dois textos e os outros textos de Eurípides ... Então da próxima vez 
continuamos a partir daqui, obrigado. 

* 
NOTAS 

1. Cr. as duas referências essenciais: J. L. Austin, QlIand dire, c' est faire (orig.: How 
To Do Things with Words, 1962), intr. e trad. fr. G. Lane, Paris, Le Seuil, 1970; 1. Searle, Les 
Actes de langage (orig.: Speech Acts: An Essay in lhe Philosophy of Language, 1969), trad. 

fr. H. Pauchard, Paris, Herrnann, 1977. 
2. "Não seria possível encontrar um regime ideal de igualdade, de liberdade, numa pa· 

lavra, de democracia, mais perfeito do que entre os aqueus (isegorías kai parresías kai kathó­
lou demokratías alethinês systema kai proaíresin eilikrinestéran ouk àn heúroi tis lês parà 
tais Akaiois hyparkholÍses)" (Políbio, Histoires, livro lI, 38, 6, trad. P. Pédech, Paris, Les 
Belles Lettres, 1976, p. 211). 

3./on, versos 671-675, in Eurípides, Tragédies, t. m, trad. fi. H. Grégoire, Paris, Les 
BeJles Lettres, 1976, p. 211. 


